
135Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

В. С. Шилов, 
И. В. Давыдова

Цикл Богородичных чудес 
в росписи ярославской церкви Николы в Меленках. 

Сюжетный состав и литературные источники 
(Часть 1. Фрески южной и западной стен)

Авторами статьи впервые публикуются и  детально рассматриваются 
фрески начала XVIII в. из ярославской церкви Николы в Меленках. Цель 
исследования – выявление корпуса литературных и иконографических ис-
точников, которые использовали художники при разработке композиций, 
иллюстрирующих деяния и чудеса Богородицы.
Ключевые слова: русское искусство петровского времени; литературные тру-
ды митрополита Димитрия Ростовского; фрески Ярославля; церковь Николы 
в Меленках; иллюстрирование чудес Богоматери; иллюстрации чудес от икон 
Богородицы; новая иконография «Успенских деяний» Марии

Valery Shilov, 
Irina Davydova

The Cycle of the Theotokos Miracles 
in the Wall Painting  

of the Yaroslavl Church of Nicholas in Melenki.  
Plot Composition and Literary Sources.  

(Part 1. Frescoes of the Southern and Western Walls)
For the first time, the authors of the article publish and consider in detail the 
frescoes of the beginning of the 18th century from the Yaroslavl Church of 
St Nicholas in Melenki. The purpose of scientific research is to identify the 
corpus of literary and iconographic sources used by artists in the development 
of compositions illustrating the deeds and miracles of the Theotokos.

УДК 7.04+75.052+7.046.3+ 
27=24+271.2

DOI: 10.62625/2782-1889.2023.67.67.009



136 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

Keywords: Russian art of Peter the Great time; literary works of Metropolitan 
Dimitri of Rostov; frescoes of Yaroslavl; Church of St. Nicholas in Melenki; il-
lustrating the miracles of the Theotokos; illustrating the miracles from icon images 
of the Theotokos; new iconography of the “Dormition deeds” of the Theotokos.

Никольский храм Мельницкой слободы располагается в юж-
ной части Ярославля на правом берегу реки Которосли. Пятиглавое 
церковное здание с галереями и приделом блаженного Прокопия 
Устюжского было возведено на деньги местного купца Мартини-
ана Дурандина и освящено в 1672 г. [14, c. 5]. Роспись храмовых 
помещений, как следует из утраченной ныне настенной летописи, 
производилась с 11 июня 1705 по 29 августа 1707 г. В создании 
живописного ансамбля участвовали 18 ярославских изографов, 
руководителем художественных работ – разработчиком иконогра-
фической программы и  главным знаменщиком был иконописец 
Федор Федоров [16, с. 109].

Наряду с традиционными тематическими циклами в систему 
декорации мельницкого храма был включен живописный регистр, 
представлявший зрителю явления и чудеса Богородицы и Богоро-
дичных иконных образов. Фресковое повествование состояло из 
12 сюжетов, проиллюстрированных 44 сценами. Помимо чудес, 
произошедших в Византии и европейских странах, в новом цикле 
нашли отражение чудесные события, связанные с Русской землей, 
и в частности Московским государством.

Начало разработки цикла Богородичных чудес в церковных 
росписях Ярославля относится к 1683 г. При украшении фресками 
интерьера церкви Рождества Христова на Волге авторы роспи-
си воспроизвели в  четвертом регистре южной и  северной стен 
храма 18 чудес Богородицы, используя в качестве литературной 
основы сочинение украинского православного просветителя Иоан
никия  Галятовского «Небо Новое»1. Данный вариант мариоло-
гической линии в  системе храмовой декорации заменил собой 
традиционные для церковных росписей XVI – первой половины 
XVII в. акафистный и протоевангельские циклы, посвященные 
Богоматери. В  отличие от рождественской стенописи лицевое 
повествование Богородичных чудес Николо-Мельницкого храма 



137Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

создавалось на базе не одного, а нескольких литературных памят-
ников. При разработке своего цикла Федор Федоров обращался 
к произведениям не только украинского, но и русского происхож-
дения. С точки зрения содержания его версия чудес значительно 
в большей степени была ориентирована на тему покровительства 
Богородицы православной церкви и Московскому государству2.

Следует заметить, что на фоне других ярославских памятников 
монументальной живописи стенопись Никольского храма изучена 
сравнительно слабо. Фрески церкви никогда не публиковались. 
Первое описание программы росписи Николо-Мельницкой церкви 
было сделано незадолго до революции, в 1916 г. А. И. Успенским 
[16, с. 108–130]. По своему характеру данный труд в полной мере 
соответствовал методологическим установкам церковно-археоло-
гической науки рубежа XIX–XX столетий. Начальная и последняя 
композиции цикла Богородичных чудес в данном исследовании не 
упоминаются. Скорее всего, в указанное время эти изображения 
были закрыты иконостасной конструкцией. Специально на во-
просе литературных источников, использовавшихся художниками 
в процессе работы над фресками, Успенский не останавливался 
и утраченные позднее пояснительные надписи, сопровождавшие 
живописные изображения, не фиксировал. Все включенные в цикл 
сцены с поклонением Владимирской иконе Богоматери ученый, не 
вдаваясь в детали, отнес к одному сюжету, получившему у него 
название «Перенесение в Москву образа Владимирской Божией 
Матери» [16, с. 121].

В советский период четверик церковного здания с  примы-
кающими к нему помещениями долгое время использовался как 
заводской цех, в результате чего многие настенные композиции 
оказалась в полуразрушенном состоянии. К реставрации памят-
ника специалисты смогли приступить только в 2012 г. Все про-
филактические и восстановительные мероприятия производились 
под руководством ведущих ярославских реставраторов Е. Б. Чи-
жова и С. В. Крылова. За несколько десятилетий до этого краткий 
иконографический обзор живописной декорации был сделан при 
подготовке исторической справки искусствоведом Т. Е. Казакевич3, 



138 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

сотрудницей Ярославской специальной научно-реставрационной 
производственной мастерской. При рассмотрении композиций цик-
ла Богородичных чудес Казакевич указала на присутствие в нем 
сюжетов, почерпнутых из книги Иоанникия Галятовского «Небо 
Новое» [11]. Говоря о фресках, иллюстрирующих события русской 
истории, исследователь ошибочно назвала в их числе композицию 
«О спасении Богородицей Печерского монастыря от поляков»: в си-
стеме декорации четверика храма это чудо отсутствует. Фресковые 
изображения, посвященные чудотворному образу Богоматери Вла-
димирской, исследователь соотнесла с текстом повести о «Спасении 
Руси от Темир-Аксака», однако никаких убедительных аргументов 
в пользу данного положения ею приведено не было [11]. 

Приступая к более детальному рассмотрению фресок интере-
сующего нас тематического цикла, мы должны отметить, что в на-
стоящее время пояснительные надписи, некогда сопровождавшие 
живописные изображения, сильно повреждены, а в большинстве 
случаев утрачены. При таком положении дел для убедительной 
атрибуции и объяснения представленных на стене церкви сюжетов 
и сцен появляется необходимость в обращении не только к исполь-
зовавшимся в художественной практике печатным и рукописным 
сочинениям, но и  к параллельному изобразительному материа-
лу – иконным и фресковым композициям того же круга и того же 
времени. В свете указанной проблемы наше исследование будет 
посвящено как уяснению содержания цикла Богородичных чудес 
живописного ансамбля, так и выявлению литературных и изобра-
зительных источников, легших в основу разработанных Федором 
Федоровым настенных изображений. 

Цикл Богородичных чудес охватывает три стены и форми-
рует четвертый (сверху) регистр росписи наоса. Состоит он из 
отдельных композиций и нескольких мини-циклов. Здесь находят 
отражение следующие сюжеты: «Пророчество Исайи о рождении 
Мессии от непорочной Девы», «Создание евангелистом Лукой 
первого иконного образа Богоматери и  Младенца», «Успенские 
деяния Пресвятой Богородицы», «Призвание и  отправка Бого-
родицей мастеров церковных из Царьграда в Киев», «Спасение 



139Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

Богородицей иконописца Иеронима», «Избавление Московской 
Руси от нашествия войск Темир-Аксака», «Моление великого 
князя Василия I перед иконой Владимирской Богоматери и осно
вание им Сретенского монастыря», «Чудесное видение Василия 
Блаженного при осаде Москвы крымским ханом Мехмет-Гиреем», 
«Избавление от греха иконоборчества царя греческого Феофила», 
«Исцеление Богородицей отрубленной руки Иоанна Дамаскина», 
«Спасение жителей Устюга от небесного камнепада по молитве 
перед богородичной иконой юродивого Прокопия». Всего худож-
ники проиллюстрировали 11 чудесных историй. 

Начинается живописное повествование с фрески «Пророчество 
Исайи …» на южной стене у иконостаса (ил. 1). Рассказ о ветхозавет-
ном пророке, возвестившем миру о грядущем рождении Мессии от 
чистой и непорочной Девы, был заимствован Федоровым из книги 
Иоанникия Галятовского «Небо Новое» [2]. У Галятовского он вклю-
чен в главу «Чуда Пресвятой Богородицы в Церкви Соломоновой». 
Композиция фрески состоит из трех частей. На переднем плане Исайя, 
изображенный в рост, демонстрирует стоящим рядом с ним иудеям 
развернутый свиток с фрагментом пророчества: «Се Дева во чреве 
примет и родит сына и нарекут его Еммануил» (Ис 7:14). 

В верхней части фрескового изображения в условных палатах 
перед раскрытой книгой представлена Богородица. Ее руки воздеты 
к небу, ладони обращены вверх, что соответствует описанию данно-
го события в «Небе Новом». Согласно тексту чуда, «явися Ей свет 
велий и из него глас глаголющи к себе» [2, л. 5об., чудо 4]. Справа 
от Марии в интерьере сооружения с плоской кровлей изображен за 
работой над рукописью седовласый муж – Симеон Богоприимец. 
Из писаний святых отцов известно, что при переводе текста про-
рочества Исайи на греческий язык Симеон усомнился в возмож-
ности рождения Эммануила-Мессии от девственницы и был на-
казан ангелом Господним очень долгой жизнью, преисполненной 
ожиданием чуда, предсказанного пророком. 

Надо заметить, что у  Галятовского смысловая связь между 
пророком Исайей и Симеоном Богоприимцем специально никак не 
обозначена. Причиной появления изображения праведного Симеона 



140 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

в данной композиции стало, по всей видимости, использование 
Федоровым иконографической схемы, имевшей распространение 
в ярославской иконописи. Самое раннее иконное клеймо с ука-
занными персонажами относится к началу 1680-х  гг. Оно было 
разработано иконописцем Семеном Спиридоновым Холмогорцем 
для иконы «Богоматерь Прежде Рождества Дева с 32 клеймами» 
(ЯХМ) [8, с. 222]. Усложнив композицию холмогорского мастера 
дополнительным извлеченным из «Неба Нового» эпизодом с мо-
лением Богородицы, Федор Федоров сделал богословские сопря-
жения между событиями ветхозаветной и новозаветной истории 
не только зримыми, но и более понятными. 

История cоздания евангелистом Лукой первого иконного образа 
Богоматери и Богомладенца представлена в росписи двумя сцена-
ми: «Лука пишет красками образ Марии и Богомладенца» и «Лука 
демонстрирует написанный им образ Богородице» (ил. 1). В «Не-
бе Новом» данное событие трактовано совершенно иначе – у Га-
лятовского в создании иконного изображения участвуют сверхъ
естественные силы: «Святый Лука евангелист, егда восхоте напи-
сати образ Пресвятыя Девы Богородицы на неже образописание, 
еще фарбам (красками. – В. Ш., И. Д.) неуготовитися, образ же 
неначаянно Божиею а нечеловечию рукою явися воображен» [2, 
л. 68, чудо 6]. При этом эпизод, в котором Лука демонстрирует свою 
работу Богородице, на страницах «Неба Нового» вообще не упо-
минается. Данный изобразительный мотив пришел во фресковую 
композицию из жития святого евангелиста, известного ярославским 
изографам по рукописным текстам Великих миней четьих (далее 
ВМЧ) митрополита Макария. Именно в этом литературном источ-
нике впервые сообщается о том, что Лука после создания им икон-
ных изображений представил свои творения Марии: «Глаголют же 
о нем, – первые образы Пресвятыя Владычица нашея, Богородица, 
на руку носящую Господа нашего Иисуса Христа живописатель-
ным художеством написа и иные две иконы, и принесе их Матери 
Господни …» [4, стлб. 1531]. Богородица, как далее следует из 
текста жития, не только с восхищением приняла и одобрила работу 
апостола, но и благословила иконы словами: «…благодать иже из 



141Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

мене рождьшагося и моя буди с ними» [4, стлб. 1531]. В контексте 
непрекращавшихся богословских споров с идеологами протестан-
тизма о роли и значении иконных изображений данное напутствие, 
сочиненное средневековыми полемистами, воспринималось как до-
казательство того, что иконы не только имеют право на существова-
ние, но и являются средоточием исходящей с Небес благодати. Оно 
служило ключом как к пониманию доктрины иконопочитания, так 
и к объяснению чудес, происходивших от иконных образов. 

Самые ранние изображения евангелиста Луки, пишущего икону 
и представляющего свое творение Богоматери, относятся, по наблюде-
ниям Л. А. Щенниковой, к 70-м гг. XVI в. В указанное время в мастер-
ских Московского Кремля были созданы 115 миниатюр к «Повести 
на сретение Владимирской иконы» в Лицевом летописном своде. На 
первом листе «Повести …» в соответствии с текстом ВМЧ миниатю-
ристы дважды воспроизвели евангелиста Луку – сначала за работой, 
затем в момент демонстрации своего труда Марии [17, с. 251].

В иконах ярославского круга сцена, в которой апостол Лука 
представляет Богородице написанную им икону, появляется с се-
редины XVII в. Так, данный эпизод присутствует, наряду со сце-
нами моления и работы евангелиста над образом, в первом клейме 
иконной композиции 1654 г. Иосифа Владимирова «Богоматерь 
Владимирская с 18 сценами сказания» (Ярославский историко-
архитектурный музей-заповедник (ЯИАМЗ)) [9, с. 320–325]. Сю-
жет отражен и в клеймах более поздних Богородичных образов – 
иконы из церкви Иоанна Златоуста в  Коровниках «Богоматерь 
с Младенцем на престоле, в 32 клеймах» Семена Спиридонова 
(Ярославский художественный музей (ЯХМ)) [8, с. 216–253] и ико-
ны «Богоматерь на престоле, с 36 клеймами» Дмитрия Плеханова 
из церкви Иоанна Предтечи в  Толчкове (ЯИАМЗ) [13, вклейка 
между с. 56 и 57]. 

При создании своей композиции Федор Федоров мог исполь-
зовать как иконографические наработки предшественников, так 
и очерк о жизни евангелиста Луки (память 18 октября) из первого 
тома «Книги жития святых» святителя Димитрия Туптало, напеча-
танного в типографии Киево-Печерской Лавры в 1689 г.4 В 1702 г. 



142 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

украинский священник был возведен в сан митрополита Ростовского 
и Ярославского, и его литературные труды оказались в центре вни-
мания ярославского духовенства и ярославских иконописцев. Главы 
из сочинения митрополита читались во время проповедей и перево-
дились на язык изобразительного искусства5. Важно отметить, что 
в процессе работы над своим четырехтомным сочинением Туптало 
постоянно обращался к  текстам макарьевских ВМЧ, в  результа-
те чего содержание его труда в большинстве случаев полностью 
соответствовало фабуле минейных рассказов и не противоречило 
сложившимся в России в предшествующий период литературным 
и иконографическим формулам. Была созвучна тексту рассказа из 
ВМЧ и извлеченная Федоровым из «Книги жития святых» история 
о написании евангелистом Лукой Богородичной иконы6.

Литературной основой следующих 15 сцен цикла также служил 
текст из «Книги жития святых» ростовского митрополита (ил. 1, 
2, 3, 4). При разработке композиций, иллюстрирующих события, 
связанные с успением Богородицы, Федор Федоров использовал рас-
сказ из увидевшего свет в 1705 г. четвертого тома данной книги [1]. 
До этого момента при представлении в иконах и стенописях исто-
рии успения Марии художники обращались к рукописным текстам 
средневекового происхождения7.

Время создания первых икон с «Успенскими деяниями» краткой 
редакции специалисты относят к периоду правления Ивана Грозного. 
Более развернутые живописные циклы на данную тему появляются 
значительно позже – только в середине XVII в. Самым подробным 
фресковым повествованием, иллюстрирующим последние дни Бого-
родицы, стал созданный в 1684 г. живописный цикл из двух десятков 
фресок Успенского собора Троице-Сергиевой лавры. Исполнителями 
его были ярославские мастера, работавшие под руководством Дми-
трия Плеханова. Литературным источником этого оригинального 
произведения, по утверждению Н. В. Квливидзе, являлось «Слово 
Иоанна Богослова на Успение Богородицы» [12, с. 714].

История «Успенских деяний», изложенная святителем Дими-
трием, заметно отличалась по своему содержанию как от «Слова 
Иоанна Богослова …», так и от других повестей византийского 



143Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

происхождения, освещающих последние дни Богоматери8. В ней 
ничего не говорилось о пребывании Марии в Вифлееме, о вос-
кресении умерших апостолов, о перенесении ангелами в Вифлеем 
каждого из апостолов в отдельности, о перемещении Святым Ду-
хом Богородицы и апостолов из Вифлеема в Иерусалим, а также 
о безуспешной попытке иудеев поджечь дом Иоанна Богослова 
и их гибели от огня.

У Димитрия Ростовского все события происходят в Иерусалиме. 
Из его рассказа читатель узнает, что во время молитвы на Елеонской 
горе Мария получила от архангела Гавриила в качестве символа сво-
ей грядущей кончины и будущего воскресения райскую пальмовую 
ветвь. Эту сияющую неизреченным светом частицу рая она показала 
апостолу Иоанну, в доме которого проживала, и заповедала ему нести 
ветвь перед Ее гробом. О проповеднической деятельности и чудесном 
воскрешении учеников Христа, слетевшихся в Иерусалим на облаках 
для прощания с Марией, архиерей не рассказывает, зато подробно 
и красочно, прибегая к использованию прямой речи, описывает, как 
во время беседы Богоматери с апостолами в дом Иоанна Богослова 
вошел «избранный Богом сосуд» – никогда не видевший Спасителя 
апостол Павел. Припав к ногам Богородицы, он отверз свои уста 
и произнес восторженные слова благодарности Святой Деве: «Если 
я до вознесения Господа Иисуса Христа не мог насладиться лицезре-
нием Его здесь, на земле, то взирая теперь на Тебя, думаю, что вижу 
как бы Его» [1, л. 681]»9. С апостолом Павлом, уточняет далее автор 
рассказа, были и близкие его ученики, а также апостолы из числа 70. 
Историю попытки поджога иудеями дома Иоанна Богослова, как уже 
было отмечено выше, святитель Димитрий в своем повествовании 
опускает. Одновременно с этим он вводит в текст своего рассказа 
информацию о  том, как все недоброжелатели, пытавшиеся поме-
шать шествию апостолов в Гефсиманию, были поражены слепотою 
и потеряли возможность видеть процессию: «...одни из них разбили 
головы о городские стены; другие ощупывали их и, не зная куда идти, 
искали проводников» [7].

Представляя зрителю новую версию «Успенских деяний», Фе-
дор Федоров счел необходимым детально и во всех подробностях 



144 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

отразить все эти неизвестные по другим литературным памятникам 
сюжетные повороты. При знакомстве с его фресковыми композици-
ями можно разглядеть и сияющую райскую ветвь в руках Иоанна 
Богослова, и согбенную фигуру припавшего к ногам Богородицы 
апостола Павла, и внезапно утративших зрение воинов, послан-
ных иудейскими священниками на разгон шествия, и спустившееся 
на землю облако, скрывшее от нечестивцев траурную процессию 
(ил. 1, 2, 3). Воспроизвел Федоров в своем мини-цикле и подробно 
описанный в книге митрополита эпизод с явлением Богоматери 
апостолам во время трапезы после Ее вознесения (ил. 4). Услышав 
ангельское пение и подняв глаза, «они увидели на воздухе стоящую 
Пречистую Матерь Божию, окруженную множеством ангелов». 
«Она была осияваема неизреченным светом и сказала им: „Радуй-
тесь! – ибо Я с вами во все дни“» [1, л. 686]10. Всего же Успенские 
деяния мельницкой росписи состоят из 15 эпизодов:

1. Моление Богоматери на горе Элеонской.
2. Архангел Гавриил возвещает Марии о Ее скорой кончине.
3. Богоматерь передает Иоанну Богослову полученную от 

архангела пальмовую ветвь (ил. 1).
4. Проповедническая деятельность апостолов на земле и на море.
5. Перенесение ангелами по воле Господа апостолов на обла

ках в Иерусалим.
6. Встреча Богородицы с апостолами в доме Иоанна Богослова. 

Благословение Марией апостола Павла.
7. Иоанн Богослов сообщает о приближении смертного часа 

Богородицы.
8. Успение Богородицы (ил. 2).
9. Прощание апостолов и жителей Иерусалима с телом Бого-

родицы.
10. Шествие апостолов с пречестным телом Марии в Гефси-

манию.
11. Чудо с облаком, закрывшим процессию от недоброжелателей.
12. Чудо усечение рук иудея Афонии.
13. Прощание апостолов с телом Богоматери перед погребе-

нием (ил. 3).



145Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

14. Апостолы у пустого гроба Богоматери после Ее вознесения.
15. Явление Богоматери апостолам за трапезой в преломлении 

хлеба (ил. 4). 
Завершает живописное повествование четвертого регистра 

западной стены рассказ «Слово о  приходе мастеров церковных 
из Царьграда к Антонию и Феодосию», заимствованный Федоро-
вым из Киево-Печерского патерика. Этот литературный памятник, 
знакомивший читателя с историей обители, существовал на про-
тяжении долгого времени в виде рукописей. В 1661 г. после редак-
тирования и правок Патерик был напечатан мастерами лаврской ти-
пографии [3]. Текст печатного издания сопровождали исполненные 
в технике ксилографии гравюры. Благодаря этому обстоятельству 
Патерик активно использовался иконописцами не только в каче-
стве литературного, но и иконографического источника11. На текст 
и гравюру из Патерика ориентировался при создании своей фрески 
и Федор Федоров [3, л. 108об.].

Композиция патеричной гравюры состоит из трех сцен (ил. 5). 
Первая сцена – это рассказ о явлении Девы Марии четырем царе-
градским зодчим во Влахернах. Здесь окруженная небесной свитой 
Богородица вручает мастерам деньги на строительство храма и ико-
ну «Успение». По настоянию Богородицы зодчие должны отпра-
виться в Русскую землю для возведения в Киеве Успенского собора. 
Помимо зодчих, свидетелями чудесного явления Божией Матери 
являются в гравюре и заказчики строительных работ – настоятели 
Киево-Печерского монастыря Антоний и Феодосий. Второй вос-
произведенный в гравюре эпизод служит напоминанием о том, как, 
покидая Константинополь, зодчие увидели на небе образ будущего 
храма. Третья сцена гравюры – это встреча зодчих на берегу Днепра 
Антонием и Феодосием. Добравшись до Киева, греческие мастера 
совершили молитву и передали настоятелям монастыря получен-
ную от Богоматери икону. Само строительство собора в гравюре 
отражения не получило. Федор Федоров в своей настенной ком-
позиции это событие также не иллюстрирует (ил. 4)12.

История чудес от иконных образов Богоматери получила рас-
крытие в композициях северной части регистра. В рамках настоящей 



146 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

статьи этот изобразительный материал нами не рассматривается. 
Подробное изучение фресковых изображений северной стены вме-
сте с анализом их литературных и иконографических источников 
составит вторую часть нашего исследования, которая будет опуб
ликована позже. 

ПРИМЕЧАНИЯ
1 Имена исполнителей рождественской росписи до нас не дошли. 

По мнению Т. Е. Казакевич, в роли иконографа Богородичного цикла мог 
выступать сын известного ярославского иконописца Федора Карпова, 
тогда еще совсем молодой Федор Федоров [10, с. 58]. 

2 В рождественской росписи о русской истории напоминала только 
фреска, иллюстрирующая Казанское чудо – явление в 1579 г. Богомате-
ри десятилетней девочке Матроне и обретение последней на городском 
пепелище чудотворного Богородичного образа.

3 Опубликовать свое исследование Татьяна Евгеньевна не успела. 
Данный труд, как и другие работы, посвященные иконографическим про-
граммам ярославских храмов, нашел отражение уже после ее смерти на 
страницах городских интернет-сайтов.

4 Димитрий (Туптало Даниил Савич; митрополит Ростовский и Яро
славский). Книга житий святых... На три месяцы первыя, септемврий, ок-
товрий, ноемврий. Киев : Типография Лавры, 1689. Издание состояло из 
четырех томов, написанных на церковно-славянском языке и охватывающих 
по три месяца. Т. 1 – 1689 г., т. 2 – 1695 г., т. 3 – 1700 г., т. 4 – 1705 г.

5 Об интересе жителей города к литературному творчеству своего 
духовного пастыря можно составить представление при рассмотрении 
фресок 1709 г. в галерее церкви Благовещения на Волге, иллюстриру-
ющих главы проповеднического труда святителя «Руно орошенное» 
[6, с. 38–49].

6 Поскольку в процессе иллюстрирования данного события худож-
нику значительно удобнее было работать не с рукописной, а с печатной 
версией текста, есть основание думать, что литературным источником 
фресковой композиции с изображением апостола Луки являлось сочи-
нение митрополита Димитрия.

7 На возможную связь мини-цикла Успенских деяний мельницкой 
росписи с текстом книги святителя Димитрия очень осторожно указали 
в свое время московские искусствоведы Н. А. Гордеева и Л. П. Тарасенко 
[5, с. 319–320].



147Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

8 Августовская часть макарьевских ВМЧ, где должен присутствовать 
рассказ об успении Богоматери, не опубликована и нами к сравнительному 
анализу не привлекалась.

9 Цитирование на русском языке производится по изданию «Жития 
святых на русском языке, изложенные по руководству Четьих миней свя-
тителя Димитрия Ростовского» [7]. 

10 В «Слове Иоанна Богослова…» [15] это событие не упоминается.
11 Автором гравированных композиций был известный лаврский 

художник монах Илия.
12 Черный цвет нимбов участников сцен данной фресковой компо-

зиции объясняется применением изографами в процессе работы жидкой 
потали. Данный материал, использовавшийся в художественной практике 
в качестве имитации золота, с течением времени окисляется и темнеет, 
обретая глубокий черный тон. В процессе реставрации стенописи все 
другие фресковые изображения от потали были освобождены. Рассматри-
ваемая композиция оставлена для напоминания о состоянии памятника 
до начала восстановительных работ. 

ИСТОЧНИКИ И БИБЛИОГРАФИЯ 

1. РНБ ОРК. (Российская национальная библиотека. Отдел редких 
книг). Шифр: V.2.6а/4. Димитрий митрополит Ростовский (Туптало). Книга 
жития святых. Тип. Киево-Печерской лавры, 1705. Т. 4.

2. РНБ ОРК. Шифр: IV.5.11а. Иоанникий архимандрит (Галятовский). 
Небо Новое. Львов, 1665.

3. РНБ ОРК. Шифр: IV.1.6. Киево-Печерский патерик. Тип. Киево-
Печерской лавры, 1661.

4. Великие минеи четьи, собранные Всероссийским митрополитом 
Макарием. Октябрь, дни 4–18. СПб. : Типография и литография А. Тран-
шеля, 1874. 

5. Гордеева Н. А., Тарасенко Л. П. Литературные источники двух 
икон 1694 г. Кирилла Уланова // ТОДРЛ. Т. 38 : Взаимодействие древне-
русской литературы и изобразительного искусства / Российская академия 
наук. Ин-т русской литературы (Пушкинский Дом) / ред. Д. С. Лихачев, 
Г. М. Прохоров, М. А. Салмина. Л. : Наука, 1985. С. 309–325.

6. Давыдова И. В. Сюжеты из книги митрополита Димитрия Ростов-
ского «Руно орошенное» в росписи галереи ярославской церкви Благо-
вещения // Научные труды. Вып. 52 : Проблемы развития отечественного 
искусства. СПб. : Ин-т им. И. Е. Репина, 2020. С. 38–49.



148 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

7. Димитрий (Туптало), митр. Ростовский. Жития святых // Право
славная интернет-библиотека. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Dmitrij_
Rostovskij/zhitija-svjatykh/ (дата обращения: 18.09.2023).

8. Иконы Семена Спиридонова Холмогорца из собрания Ярослав-
ского художественного музея / Ярославский художественный музей ; [авт. 
ст.: Турцова Н. М. и др.]. Ярославль : 2К, 2015.

9. Иконы Ярославля XIII – середины XVII века. Шедевры древнерус-
ской живописи в музеях Ярославля. М. : Северный паломник, 2009. Т. 2.

10. Казакевич Т. Е. Западноевропейские новеллы «Неба Нового» И. Га-
лятовского в стенописи церкви Рождества Христова в Ярославле // II Научные 
чтения памяти И. П. Болотцевой. Ярославль, 1998. С. 45–63.

11. Казакевич Т. Е. Церковь Николы в Меленках (Ярославль) // Ярки
педия [Интернет-журнал]. URL: https://yarwiki.ru/article/151/cerkov-nikoly-
v-melenkah-yaroslavl# (дата обращения: 19.08.2023).

12. Квливидзе Н. В. Цикл Успения Богородицы в русской монумен-
тальной живописи и миниатюре второй половины XVI в. // ТОДРЛ. Т. 64 
/ Российская академия наук. Ин-т русской литературы (Пушкинский Дом) 
/ отв. ред. О. В. Панченко. СПб. : Росток, 2016. С. 689–731.

13. Первухин Н. Г. Церковь Иоанна Предтечи в  Толчкове. М. 
: К. Ф. Некрасов, 1913. 

14. Предтеченский Д. А. Храмы Николо-Мельницкого прихода 
в Ярославле. Ярославль : Типолитография Г. А. Петражицкого, 1908. 

15. Слово Иоанна Богослова на Успение Божией Матери по ру-
кописи Соловецкой библиотеки // Православная интернет-библиотека. 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ivan_Porfirev/apokrificheskie-skazanija-o-
novozavetnyh-litsah-i-sobytijah/12 (дата обращения: 19.09.2023).

16. Успенский А. И. Записки Московского археологического института. 
Т. 39 : Царские иконописцы и живописцы XVII века. Т. 4. М., 1916.  

17. Щенникова Л. А. Сретение Владимирской иконы Богоматери 
в  Москве в  1395  г. Исторический сюжет и  особенности иконографии 
// Вертоград многоцветный : сб. к 80-летию Б. Н. Флори / Ин-т славяно-
ведения РАН ; [ред. коллегия: А. А. Турилов (отв. ред.) и др.] М. : Индрик, 
2018. С. 240–274.



149Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

1.
 Ц

ик
л 

Бо
го

ро
ди

чн
ы

х 
чу

де
с.

 Ф
ре

ск
и 

че
тв

ер
то

го
 р

ег
ис

тр
а 

ю
ж

но
й 

ст
ен

ы
 (л

ев
ая

 с
то

ро
на

) 
це

рк
ви

 Н
ик

ол
ы

 в
 М

ел
ен

ка
х,

 Я
ро

сл
ав

ль
. 1

70
5–

17
07

. Ф
от

о 
М

. В
. Т

ро
пи

на

2.
 Ц

ик
л 

Бо
го

ро
ди

чн
ы

х 
чу

де
с.

 Ф
ре

ск
и 

че
тв

ер
то

го
 р

ег
ис

тр
а 

ю
ж

но
й 

ст
ен

ы
 (п

ра
ва

я 
ст

ор
он

а)
 

це
рк

ви
 Н

ик
ол

ы
 в

 М
ел

ен
ка

х,
 Я

ро
сл

ав
ль

. 1
70

5–
17

07
. Ф

от
о 

М
. В

. Т
ро

пи
на



150 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

3.
 Ц

ик
л 

Бо
го

ро
ди

чн
ы

х 
чу

де
с.

 Ф
ре

ск
и 

че
тв

ер
то

го
 р

ег
ис

тр
а 

за
па

дн
ой

 с
те

ны
 (л

ев
ая

 
ст

ор
он

а)
 ц

ер
кв

и 
Н

ик
ол

ы
 в

 М
ел

ен
ка

х,
 Я

ро
сл

ав
ль

. 1
70

5–
17

07
. Ф

от
о 

М
. В

. Т
ро

пи
на

4.
 Ц

ик
л 

Бо
го

ро
ди

чн
ы

х 
чу

де
с.

 Ф
ре

ск
и 

че
тв

ер
то

го
 р

ег
ис

тр
а 

за
па

дн
ой

 с
те

ны
 (п

ра
ва

я 
ст

ор
он

а)
 ц

ер
кв

и 
Н

ик
ол

ы
 в

 М
ел

ен
ка

х,
 Я

ро
сл

ав
ль

. 1
70

5–
17

07
. Ф

от
о 

М
. В

. Т
ро

пи
на



151Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

5. Монах Илия. Явление Богоматери 
константинопольским зодчим во Влахернах.  
Видение зодчими будущего киевского храма.  
Встреча зодчих в Киеве Антонием и Феодосием. 
Гравюра Киево-Печерского патерика 1661 г.


