
112 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

И. Б. Кузьмина

Программа интерьерного скульптурного декора 
Георгиевского собора (1230–1234) 

в Юрьеве-Польском
В статье рассматривается программа интерьерного скульптурного деко-
ра юрьева-польского Георгиевского собора (1230–1234), в котором про-
должились и новаторски развились традиции владимиро-суздальского 
белокаменного зодчества. Исследования автора выявляют наличие до-
статочных оснований для подтверждения версии ряда ученых о размеще-
нии скульптурных тематических композиций, в частности праздничных 
сюжетов, внутри Георгиевского храма. Рельефами могли быть украшены 
алтарные апсиды, стены, столбы и алтарная преграда церкви Святого 
Георгия. Автором предлагаются варианты реконструкций интерьерного 
скульптурного убранства Георгиевского собора в Юрьеве-Польском.
Ключевые слова: скульптура Георгиевского собора (1230–1234) Юрьева-
Польского, архитектура Владимиро-Суздальского княжества XII–XIII ве-
ков, древнерусское домонгольское зодчество

Irina Kuzmina
The Program of Interior Sculptural Decoration  

of St George Cathedral (1230–1234) 
in Yuryev-Polsky

The article examines the program of interior sculptural decoration of St. George 
Cathedral (1230–1234) in Yuryev-Polsky, in which the traditions of Vladimir-
Suzdal white-stone architecture continued and developed innovatively. The 
author’s research reveals the presence of sufficient grounds to confirm the 
version of a number of scientists about the placement of sculptural thematic 
compositions, in particular festive subjects, inside St. George Temple. The altar 

УДК 7.01+7.033+72+73+74+75 DOI: 10.62625/2782-1889.2023.67.67.007



113Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

apses, walls, pillars and altar barrier of the church of St George could be 
decorated with reliefs. The author proposes variants for reconstructing the interior 
sculptural decoration of St. George Cathedral (1230–1234) in Yuryev-Polsky.
Keywords: sculpture of St. George Cathedral (1230–1234) in Yuryev-Polsky, 
architecture of the Vladimir-Suzdal principality of the 12th–13th centuries, 
Old Russian pre-Mongol architecture

«Церковь есть небо на земле», – эта выработанная византий-
скими теологами мысль, по мнению Г. К. Вагнера, лежит в осно-
ве системы скульптурного декора Георгиевского собора в Юрье-
ве-Польском [5, с.  145]. По замечанию ученого, конкретизация 
общей системы посредством выбора тех или иных сюжетов и их 
определенного расположения составляет собственно программу 
оформления храма [5, с. 146].

Летописные сведения сообщают, что князь Святослав Всево-
лодович, сын Всеволода Большое Гнездо, в своем удельном городе 
Юрьеве-Польском в 1230–1234 гг. построил Георгиевскую церковь 
«чудну зело, вельми украси ю резным каменем от подошвы и до 
верху святых лики и праздники» [14, с. 355].

В Ермолинской летописи под 1471  г. указано: «Во граде 
Юрьеве в Полском бывала церковь камена святый Георгий, а при-
дел святая Троица, а резаны на камени вси, и розвалилися вси до 
земли; повелением князя Василеи Дмитреевь [Ермолин] те церкви 
собрал вси изнова и поставил как и прежде» [8, с. 159].

При реконструкции экстерьерного скульптурного убранства 
Георгиевского храма Ермолин собрал часть скульптур из фрагментов 
прежних композиций, используя уцелевшие рельефы, но большин-
ство камней были поставлены им произвольно [6, с. 88–96].

По мнению исследователей, от храма 1230–1234 гг. сохранились: 
с запада – первый ярус притвора и северная половина стены до верха 
аркатурно-колончатого пояса; с востока – цоколь апсид; с юга – притвор 
и прилегающие стены (ближе к углам сохранился лишь цоколь); с се-
вера – притвор и центральная и западная часть стены (на центральном 
и западном пряслах уцелел аркатурно-колончатый пояс) [9].

Продолжая анализ скульптурного убранства Георгиевского 
собора [10; 11], автор хотел бы обратить внимание на некоторую 



114 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

особенность сохранившихся частей храма. Остатки стен позво-
ляют предполагать, что стены храма были специально разобраны 
до уровня цоколя, кроме северо-западного угла. Конечно, неце-
лесообразно было оставлять полуразрушенные сохранившиеся 
части стен. Но почему были разобраны до цоколя алтарные ап-
сиды? Вероятно, стояла задача демонтажа скульптурного убран-
ства стен в интерьере храма (в нижних регистрах алтарных апсид, 
стен и столбов) и алтарной преграды. Именно демонтировать, а не 
просто сбить рельефные композиции – была задача строителей. 
В  церковной практике освященные образы на алтарных стенах 
(фреска, камень и др.) не уничтожались. Фрагменты штукатурки 
с фресковой росписью закапывались под полом алтарной апсиды, 
камни с рельефами могли использоваться вторично [17].

Внутри Георгиевского собора (ил.  1 в) археологические ис-
следования не проводились, но наличие скульптурного убранства 
в интерьере храма, в частности на стенах алтарных апсид и на 
иконостасе, уже подтверждено научными изысканиями. В част-
ности, установлено, что четыре больших рельефа святителей в по-
воротах со свитками (лапидарий собора) (ил. 2 ж) относились к ал-
тарной композиции «Служба святых отцов». 25 камней с фигурами 
святителей со свитками (12 – с правым поворотом и 13 – с левым 
поворотом) и 4 камня святых со свитками (2 – с правым поворотом 
и 2 – с левым поворотом), размещающихся на фасадах и в лапи-
дарии храма, также могли входить в «Службу святых отцов» [2; 4; 
5; 6, с. 79; 10; 15; 16].

По мнению С. Г. Щербова, рельефными композициями бы-
ли украшены стены и  столбы внутри Георгиевского храма [16, 
с.  128–129]. Белокаменные рельефы заменяли в  соборе фреску. 
Общее число таких изображений в интерьере собора могло быть 
довольно значительным, и именно этим должно объясняться пол-
ное отсутствие следов фресковой росписи, всегда удивлявшее ис-
следователей. Тем не менее большинство ученых пытались ис-
кать первоначальные места сохранившихся фрагментов резьбы на 
стенах собора снаружи, при этом сталкиваясь с невозможностью 
«втиснуть» все на фасады.



115Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

Автор придерживается позиции С. Г. Щербова о размещении 
рельефных тематических, в частности праздничных, композиций 
внутри Георгиевского собора [10]. Вероятно, ряд причин: отсут-
ствие мастеров по иконописи и фресковой росписи, просушка стен 
после строительства, желание князя Святослава скорее оформить 
храм не только снаружи, но и внутри – послужили возникнове-
нию новаторской идеи белокаменного рельефного оформления 
интерьера. Иконы праздников были необходимы прежде всего для 
литургических целей, поэтому скульптурные композиции с празд-
ничными сюжетами должны были располагаться в интерьере на 
алтарной преграде и на стенах храма.

В византийской традиции к XI–XIII вв. праздничные циклы 
уже размещались на темплонах алтарных преград [1, с. 257–284]. 
Вместе с живописными иконами в храмах находились святые обра-
зы из камня, кости и других материалов. В частности, на алтарной 
преграде располагались фризы из мраморных икон с полуфигур-
ным изображением Богородицы и апостолов [1, с. 270–271].

Согласно литургическому календарю иконы дня святого 
и иконы праздников, образующие темплон или на нем стоящие 
(и не написанные на одной длинной доске), для почитания выни-
мались и выставлялись на аналой или стационарно размещались 
в специальных киотах [1, с. 263]. Х. Бельтинг уточняет, что настоя
щими литургическими иконами были «Распятие», «Воскресение 
Христово», иконы великих праздников, к  которым относились 
«Святая Троица», «Благовещение», «Успение Богоматери» и др. 
[1, с. 263].

В программе оформления Георгиевского храма, в частности 
в интерьере, возможно, присутствовали композиции со всеми 
двунадесятыми праздниками. В  качестве иконографических 
образцов некоторые исследователи рассматривают «суздальские 
златые врата»  – двери двух порталов Рождественского собо-
ра в Суздале, выполненные почти одновременно с постройкой 
Георгиевского собора, на которых в технике золотой наводки по 
меди изображены двунадесятые праздники и  ряд библейских 
сюжетов [2; 3, с. 38–39; 12].



116 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

В ранее представленном авторском варианте реконструкции 
Георгиевского храма [10] девять тематических сюжетов, полностью 
или частично реконструированных К. К. Романовым («Семь спя-
щих отроков эфесских», «Три отрока в пещи огненной», «Преобра
жение» (165×178 см) (ил. 2 д), «Распятие» (198×150 см) (ил. 2 е), 
«Вознесение» (?), «Троица» (?)) [12], Д. В. Айнайловым («Даниил 
во рву львином» (?)) [6, с. 88], Н. Н. Ворониным («Вознесение Алек-
сандра Македонского» (?)) [6, с. 88], А. В. Столетовым («Покров 
Богородицы» (250×200 см (?)) [13], не могли бы разместиться на 
фасадах в шести люнетах закомар. Поэтому автором уже выдви-
галось предположение, что «Праздники» находились в интерьере 
на стенах и столбах над орнаментальными рельефными панелями 
и на алтарной преграде Георгиевского собора (ил. 3) [10].

Учеными неоднократно поднимался вопрос об алтарной пре-
граде [4; 5, c. 162–197; 6, c. 77–79; 7; 12; 15; 16, с. 123–129] и пред-
лагались варианты реконструкции с использованием рельефов, раз-
мещающихся на фасаде и в лапидария храма [16, с. 123–129].

Н. Н. Воронин считал, что алтарная преграда Георгиевского 
собора была белокаменной по примеру боголюбовского Богороди-
це-Рождественского собора [6, с. 71–107; 7, с. 149–150]. По мнению 
ученого, пятифигурный ростовой деисус, который хранится в лапи-
дарии Георгиевского собора (ил. 2 г), мог размещаться в иконостасе 
над входом в алтарь [7, с. 149–150]. Размеры пяти камней данного 
дисуса одинаковы по высоте (60–61 см) (62 см – великий косой 
локоть, т. е. четвертая часть великой косой сажени, составляющей 
248 см), но несколько разнятся по ширине: «Христос» – 28–29 см, 
«Мария» и «Иоанн Предтеча» – 21 см (22 см – мерная пядь, т. е. 
восьмая часть мерной сажени, составляющей 176 см), «Архангел 
Михаил» – 31 см (31 см – великая косая пядь, т. е. восьмая часть 
великой косой сажени), «Архангел Гавриил» – 27 см (косая пядь, 
т. е. восьмая часть косой сажени, составляющей 216 см). Тыльные 
стороны этих камней гладко отесаны с расчетом на их видимость 
и имеют боковые пазы («Христос», «Архангел Михаил») или боко-
вые срезы под 45 ° («Богородица», «Иоанн Предтеча)» [6, с. 71–79; 
7, с. 149–150]. Конфигурация тыльных сторон этих камней тоже 



117Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

различная, что свидетельствует о наборной блоковой конструкции 
с  определенной чередующейся системой (ил.  2 а–2 в). Широкие 
камни («Христос», «Архангелы Михаил», «Архангел Гавриил») 
имеют прямоугольные пазы по бокам и полукруглую конфигура-
цию тыльных частей. Неширокие камни («Богородица», «Иоанн 
Предтеча») – без боковых пазов, укороченные в длину и имеют 
вогнутые боковые и тыльные поверхности. Очевидно, что наличие 
боковых пазов и срезов необходимо для более плотной и прочной 
установки деисусных блоков. Но чем обусловлена разная и чере-
дующаяся конфигурация их тыльных сторон (особенно округлые 
тыльные поверхности широких камней (ил. 2 а– 2 в))? Кроме этого 
возникает еще ряд вопросов. Во-первых, для второго яруса камен-
ного иконостаса небольшого по габаритам храма данный деисус 
излишне высокий и массивный. Во-вторых, создается впечатле-
ние, что в собранном виде деисусный ряд должен был составлять 
полукруглую выпуклую конфигурацию с расчетом на видимость 
тыльной стороны. Возможно, пятифигурный ростовой деисус на-
ходился не в иконостасе, а помещался на втором этаже западного 
притвора на нижней части восьмигранной колокольни-звонницы 
[10], по замечанию Романова, «следы которой видны над западным 
притвором на чердаке» [12, с. 10].

Кроме пятифигурного ростового деисуса сохранилось 25 ро-
стовых рельефных изображений пророков (в повороте влево и впра-
во) тоже высотой 60–62 см.

Автором было разработано и  в  предыдущих публикациях 
представлено несколько вариантов алтарных преград в византий-
ском стиле XI–XIII вв. [11, с. 229–230], которые рассматривались 
в контексте истории развития древнерусского высокого иконостаса, 
в частности пророческого чина. 25 камней с ростовыми изобра-
жениями пророков могли размещаться слева и справа от пятифи-
гурного ростового деисуса на втором ярусе алтарной преграды 
(ил. 3 а), или в алтарных апсидах (ил. 3 б).

Щербовым и Вагнером предлагались варианты белокамен-
ной резной преграды в  виде сплошной стенки в  стиле ранне
московских иконостасов [3, c. 162–197; 4; 16, с. 123–129]. Скорее 



118 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

всего, был сплошной каменный иконостас, так как при отсутствии 
иконописных икон на деревянных основах нецелесообразно было 
делать традиционную преграду с открытыми интерколумниями. 
А если каменный иконостас был двухъярусным, то высота ка-
менной алтарной стенки, по мнению Вагнера, могла составлять 
2,5–3 м [3, с. 93].

Новые исследования автора вносят уточнения в представлен-
ные им ранее пропорциональные соотношения алтарной преграды 
Георгиевского собора [11, с. 150–151]. Если пятифигурный деисус 
располагался на двухъярусной алтарной стенке, то ее высота могла 
быть 342 см (11×31 см – 11 великих косых пядей). Высота первого 
яруса (с темплоном) 248 см (8×31 см, т. е. 8 великих косых пядей). 
Размеры составных частей алтарной преграды могли быть следу-
ющими: 1) барьер – 93 см (3×31 см, т. е. 3 великие косые пяди); 
2) иконы местного яруса – 124 см (4×31 см, т. е. 4 великие косые 
пяди, или великая косая полусажень); 3) темплон первого яруса – 
31 см (великая косая пядь); 4) уже упоминаемые иконы ростового 
деисусного чина – 62 см (2×31 см, т. е. 2 великие косые пяди, или 
великий косой локоть); 5) темплон верхнего яруса – 31 см (великая 
косая пядь).

К интерьеру собора Воронин относил и полуфигурный деисус, 
состоящий из нескольких камней высотой 34–39 см и шириной 
31–41 см, два из которых были помещены Ермолиным в кладку 
восточной стены, остальные хранятся в лапидарии Георгиевского 
собора. Тыльная сторона камней не обработана, поэтому Воронин 
предполагал место расположения данного деисуса в стенной клад-
ке – в тимпане над проемом апсиды северного Троицкого придела 
[7, с. 149–151].

Вагнер в  графической реконструкции каменной алтарной 
стенки размещает данный деисус над арочным входом в алтарь 
[3, c. 162–197]. Поддерживая версию Вагнера, автор также счи-
тает, что полуфигурный деисус, скорее всего, располагался на 
втором ярусе центрального иконостаса (ил. 3 в), высота которого 
в таком случае могла составлять 308 см (14×22 см – 14 мерных 
пядей, или 7 мерных локтей). А пропорциональные соотношения 



119Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

ее частей могли быть следующими: 1) высота первого яруса (с тем-
плоном 22 см) 242 см (11×22 см, т. е. 11 мерных пядей); 2) барь
ер – 88 см (4×22 см, т. е. 4 мерные пяди); 3) иконы местного ря-
да – 154 см (7×22 см, т. е. 7 мерных пядей); 4) темплон первого 
яруса – 22 см (мерная пядь); 5) иконы полуфигурного деисусного 
чина – 44 (39) см (2×22 см, т. е. 2 мерные пяди, или мерный локоть); 
6) темплон верхнего яруса – 22 см (мерная пядь).

Размеры каменной иконы «Распятия» – 198×150 см (ил. 2 е). 
Согласно второму авторскому варианту пропорциональных отно-
шений алтарной стенки, высота данной скульптурной композиции 
соответствует предположительной высоте икон местного яруса. 
Вполне вероятно, «Распятие» и  «Вознесение» (точные размеры 
неизвестны) размещались в местном ряду алтарной стенки или 
на восточных столбах в один уровень с иконами местночтимых 
святых. Композиции «Преображение», «Покров Богородицы», 
«Троица» и, возможно, другие праздники могли располагаться на 
стенах на одном уровне с местным рядом (ил. 3 в) или выше дан-
ного яруса иконостаса.

Т. А. Чукова полагала, что в интерьере Георгиевского собора 
находилась композиция «Вознесение», а  в  куполе размещались 
рельеф Пантократора в окружении архангелов и полоса рельефов 
святых в круглых рамках [15]. Но, по замечанию Вагнера, размеры 
данных рельефов не соответствуют масштабам купола и «настоль-
ко малы, что снизу их просто не видно [4, с. 58].

Автор уже отмечал в предыдущих публикациях [10], что вы-
зывает интерес крупный масштаб каменных вытянутых по вер-
тикали блоков-плит, на которых высечены «Распятие» (ил. 2 е) 
и фигуры святителей из «Службы святых отцов» (ил. 2 ж). Другие 
же сюжетные композиции («Преображение» (ил. 2 д), «Покров 
Богородицы», «Троица» и др.) состоят из небольших блоков-квад
ров [4; 6, с. 71–107]. Данный факт свидетельствует о том, что 
крупные вытянутые по вертикали каменные резные блоки были 
использованы в нижних регистрах кладки, а небольшие квадры – 
в верхних рядах. Этим Георгиевский собор в Юрьеве-Польском 
отличается от всех других владимиро-суздальских белокаменных 



120 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

храмов домонгольского периода, в интерьерах которых, начиная 
с самых нижних рядов и до верха, размещаются примерно оди-
наковые по масштабу блоки-квадры.

Возможно, вся композиция «Распятие» и  «Святители» 
(по несколько фигур) представляли собой единые большие ка-
менные блоки, которые при демонтаже в XV в. распилили на вер-
тикальные части. Такое впечатление создается от ровных, плотно 
подходящих к друг другу боковых стенок вертикальных плит со 
святителями и «Распятием».

Очевидно, интерьерная программа скульптурного декора 
Георгиевской церкви была задумана и разработана еще до нача-
ла строительства храма. Алтарные и  праздничные композиции, 
а также орнаментальные панели были выполнены каменщиками 
к началу возведения стен собора.

Исследования показывают наличие достаточных оснований для 
подтверждения версии Щербова о размещении рельефных тематиче-
ских композиций внутри Георгиевского храма. А новаторское скульп
турное решение интерьера в очередной раз доказывает уникальность 
Георгиевского собора в Юрьеве-Польском, в котором традиции вла-
димиро-суздальского белокаменного зодчества, продолжаясь и раз-
виваясь, принимали, по мнению Вагнера, все более широкие обще-
государственные архитектурно-изобразительные формы [5, с. 154].

БИБЛИОГРАФИЯ

1. Бельтинг Х. Образ и культ. История образа до эпохи искусства. 
М. : Прогресс-Традиция, 2002. 752 с.

2. Вагнер Г. К. Аркатурно-колончатый фриз Георгиевского собора 
в г. Юрьеве-Польском (1230–1234 гг.) // Советская археология, 1961. № 3. 
С. 85–101.

3. Вагнер Г. К. Искусство мыслить в камне (опыт функциональной 
типологии памятников древнерусской архитектуры) / отв. ред. Т. И. Ма-
карова; АН СССР, Ин-т археологии. М. : Наука, 1990. 255 с.

4. Вагнер Г. К. К вопросу о декоре Георгиевского собора 1230–1234 гг. 
// Российская археология. 1992. № 3. С. 57–59.

5. Вагнер Г. К. Скульптура Владимиро-Суздальской Руси. Город 
Юрьев-Польской. М. : Наука, 1964. 188 с.



121Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

6. Воронин Н. Н. Зодчество Северо-Восточной Руси XII–XV вв. / отв. 
ред. Б. А. Рыбаков. М : Изд-во АН СССР, 1961. Т. I [XII ст.], 569 с. 1962. 
Т. II [XIII–XV ст.], 558 с.

7. Воронин  Н.  Н. О  некоторых рельефах Георгиевского собора 
в Юрьеве-Польском // Советская археология. 1962. № 1. С. 140–151.

8. Ермолинская летопись // Полное собр. русских летописей / под 
ред. Ф. И. Покровского. 1910. Т. 23.

9. Заграевский С. В. Вопросы архитектурной истории и реконструк-
ции Георгиевского собора в Юрьеве-Польском // РусАрх : бесплатная 
электронная библиотека. URL: http://www.rusarch.ru/zagraevsky22.htm 
(дата обращения: 12.04.2023 г.).

10. Кузьмина И. Б. Георгиевский собор (1230–1234) Юрьева-Поль-
ского: традиции и новаторство // Научные труды Санкт-Петербургской 
академии художеств.  Вып. 60 : Проблемы развития отечественного ис-
кусства. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2022. С. 51–67.

11. Кузьмина И. Б. Проблемы воссоздания церковных интерьеров 
и богослужебной утвари древнерусских храмов (на примере Владимиро-
Суздальских церквей XII–XIII вв.) : дис. … канд. иск. СПб., 2015.

12. Романов К. К. Георгиевский собор в г. Юрьеве-Польском. СПб., 
1910. 25 с.

13. Столетов А. В. Георгиевский собор города Юрьева-Польско-
го XIII  века и  его реконструкция //  РусАрх : бесплатная электронная 
библиотека. URL: http://kniga.seluk.ru/k-stroitelstvo/792240-1-av-stoletov-
georgievskiy-sobor-goroda-yureva-polskogo-xiii-veka-ego-rekonstrukciya-
krupneyshiy-issledovatel.php (дата обращения: 12.04.2023 г.).

14. Тверская летопись // Полное собрание русских летописей / под 
ред. Ф. И. Покровского, 1910. Т. 15. 

15. Чукова Т. А. К вопросу об убранстве интерьера Георгиевского 
собора в Юрьеве-Польском // Памятники истории и культуры Верхнего 
Поволжья. Горький, 1999. С. 177–182.

16. Щербов  С.  Г. Белокаменные рельефы Георгиевского собора 
в г. Юрьеве-Польском : дис. … канд. искусствоведения. М., 1953.

17. Шалина И. А. Вход «Святая Святых» и византийская алтарная 
преграда // Иконостас. Происхождение – Развитие – Символика. М. : Про-
гресс–Традиция, 2000. С. 52–71.



122 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

1. Георгиевский собор (1230–1234) в Юрьеве-Польском: 
а – южный и восточный фасады; б – северный и западный фасады; 
в – современный вид интерьера; г – план собора (по Н. Н. Воронину)

а

в г

б



123Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

2. Скульптурные рельефы Георгиевского собора в Юрьеве-Польском: 
а–в – пятифигурный деисус (виды сверху) (лапидарий собора): 
г – пятифигурный деисус (лицевая сторона); д – Преображение 
(реконструкция К. К. Романова; НИМ РАХ); е – Распятие 
(лапидарий собора); ж – святители (лапидарий собора)

а

д

г

б

е

в

ж



124 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

3. Скульптурный декор Георгиевского собора (1230 –1234) 
в Юрьеве-Польском (реконструкция И. Б. Кузьминой): 
а – двухъярусная алтарная стенка с ростовым деисусом и праздниками 
(местный ряд и восточные столбы); б – Праздники, Служба святых отцов 
и святые на стенах алтарных апсид; в – двухъярусная алтарная стенка с 
поясным деисусом, иконами «Богородица с Младенцем», «Спаситель» 
(местный ряд) и «Праздники» (восточные столбы и стены)

а

в

б


