
39Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

А. А. Шипицына

Метафора в фокусе эстетики
В статье описываются контуры эстетической теории метафорического 
тропа, акцентируется внимание на структурном и чувственно-смысло-
вом аспекте образа. Метафорическое изображение определяется как дис-
кретное, темпоральное, близкое к стилистике кинематографа. Метафора 
обладает визуальностью (П. Рикёр), которая трактуется в статье доста-
точно широко как чувственная определенность образа – его телесность. 
Метафора может восприниматься не только зрительно, но и с помощью 
осязания, обоняния и т. д., обладая полной гаммой чувственно-образного 
выражения, вследствие чего эстетический опыт восприятия метафоры 
может быть обозначен как психосоматический. 
Ключевые слова: метафора; образ-смысл; визуальность; кинематографич-
ность; телесность

Anna Shipitsyna
Metaphors in the Focus of Aesthetics

The article describes the contours of the aesthetic theory of the metaphorical 
trope, focuses on the structural and sensory-semantic aspect of the image. 
A metaphorical image is defined as discrete, temporal, close to the style of 
cinema. The metaphor has a visuality (Paul Ricœur), which is interpreted quite 
broadly in the article as the sensual certainty of the image – its physicality. 
A metaphor can be perceived not only visually, but also with the help of touch, 
smell, etc., having a full range of sensory-figurative expression, as a result of 
which the aesthetic experience of perceiving a metaphor can be designated 
as psychosomatic.
Keywords: metaphor; image-meaning; visuality; cinematography; physicality

Метафора, вопреки общепринятому мнению, не является 
сугубо художественным знаком, областью применения которого 

УДК 7.01 DOI: 10.62625/2782-1889.2023.67.67.003



40 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

является исключительно искусство. Ряд исследователей указывают 
на продуктивность и употребимость метафоры в философии и точ-
ных науках, разных областях практической деятельности человека 
(Р. Хофман, М. Джонсон, Дж. Лакофф). Метафора – инструмент 
не только украшения, но и мышления, поскольку выстраивается 
на основе способности человеческого сознания «подмечать подо-
бия» (Аристотель). В связи с этим существует огромный разброс 
исследований метафоры: от риторических и лингвистических до 
антропологических, культурологических, психологических и соб-
ственно философских. 

Наряду с камнем и огнем человеческий язык является специ
фическим орудием освоения окружающего мира. Но кроме практи-
ческой (коммуникативной) он решает особую задачу по созданию 
царства духа, царства мысли. Идеи В. фон Гумбольдта о языке как 
творческой деятельности – энергейи –  получили огромную по-
пулярность, создав целое направление последователей. К русским 
гумбольдтианцам относили себя А. А. Потебня, А. Г. Горнфельд, 
Д. Н. Овсянико-Куликовский, В. П. Григорьев, теоретик символизма 
А. Белый, Вяч. Иванов, поэт В. Брюсов и др. Гумбольдтовское от-
ношение к слову как деятельности характерно для поэзии русского 
футуризма: с помощью слова можно построить и разрушить мир. 
На основе длительной традиции гумбольдтианства в русской линг-
вистике возникли концепты, подчеркивающие особую творческую 
установку языка – «поэтический язык» (Р. О. Якобсон и формали-
сты), «речевое творчество» (М. М. Бахтин), что дает основания 
говорить о «лингвистической поэтике» (термин В. П. Григорьева), 
«эстетике слова» (Л. В. Щерба) и, в конечном итоге, об «эстетике 
словесного художественного творчества» (Бахтин) и лингвоэсте-
тике (В. В. Фещенко).

Формированию эстетического поворота в  русской лингви-
стике способствовала научная деятельность Г. Г. Шпета. Его раз-
мышления о «внутренней форме», «глубинном измерении» знака 
раскрыли некий внутренний закон, определяющий порядок форми-
рования языковых единиц: «…этот закон и есть основа словесно-
логического творчества в целях выражения, сообщения, передачи 



41Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

смысла» [9, c. 98]. Уточняя понятие «закон», Шпет, опираясь на 
труды классиков от античных философов до Гумбольдта и И. Кан-
та, вводит в описательный анализ понятия «пути» и «схемы» фор-
мирования словесного знака. Тем не менее в попытку  создания 
точной строгой научной формулы языкового творчества продол-
жает включаться некий неизвестный «х», который проскальзывает 
в формулировках Шпета: «сила языкового порождения» [9, c. 24], 
«внутреннее чувство языка» [9, c. 28], «внутренний характер, жи-
вущий в нем (языке) наподобие души» [9, c. 26]. Эти последние 
характеристики уместно было бы назвать в  духе интуитивизма 
языковым стремлением, интуицией, волей. Пытаясь выстроить 
строгую картину языкового творчества, Шпет не может обойтись 
без иррационального «остатка», определяющего саму схему/форму 
языкообразования. 

Шпет впервые определяет «поэтический» язык как имею-
щий цель в «саморазвитии» [9, c. 143], «в себе самом» [9, c. 144]: 
«Произведение есть продукт некоторого целемерного созидания, 
т. е. словесного творчества, руководимого не прагматической за-
дачею, а  внутренней идеей самого творчества, как sui genesis 
деятельности сознания» [9, с. 142]. Доклад Шпета о творческой 
природе языка был прочитан им в Московском лингвистическом 
кружке в 1919 г., его монография «Внутренняя форма слова» вы-
шла в свет в 1927 г. Благодаря работе этого выдающегося уче-
ного отечественная и мировая лингвистика пошла по пути из-
учения поэтической природы языка, выделяя его в особый род 
высказывания. Вслед за Шпетом русские формалисты-опоязов-
цы обнаруживают особенность поэтического языка в  установ-
ке на «выражение». По мнению Р. Якобсона, поэтический знак 
интровертивен, направлен на самого себя, является единством 
означающего и означаемого, а сами языковые сочетания само-
ценны. Наконец, вслед за русскими формалистами представители 
Пражского лингвистического кружка отмечают: «Организующий 
признак искусства, которым последнее отличается от других се-
миологических структур, – это направленность не на означаемое, 
а на сам знак. Организующим признаком поэзии служит именно 



42 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

направленность на словесное выражение» [7, с. 31–32]. Таким 
образом, Якобсон и русские формалисты, а также Пражская лин
гвистическая школа предложили принципиально новые пути из-
учения проблемы поэтического языка, определив научную мысль 
второй половины XX в.

Несмотря на то, что «метафора органически связана с по-
этическим видением мира» и «само определение поэзии иногда 
дается через апелляцию к метафоре» [1, c. 16], понятия «поэти-
ческого» и «метафорического» в своих коннотационных полях не 
являются идентичными – они пересекаются, создавая обширную 
область семантической близости. Метафора позволяет по-новому 
взглянуть на привычные вещи, обнаружив нетипичное предика-
тивное сходство предметов; она будит воображение, создавая но-
вую реальность – в этом состоит causa finalis и метафорического, 
и поэтического. Наибольшего успеха в описании специфики ме-
тафоры достигла американская и европейская гуманитаристика. 
М. Блэк выделяет три актуальные теории метафоры: 1) субститу-
циональная теория (от англ. substitution ‘подстановка’, ‘замеще-
ние’), согласно которой метафора служит заменой высказывания, 
обладающего буквальным значением, а любую метафору можно 
перевести как высказывание с прямым значением; 2) сравнитель-
ная теория, родоначальником которой является Аристотель, рас-
сматривается на сегодняшний момент как частный случай суб-
ституциональной теории; согласно ей метафора – это скрытое 
сравнение, а любую метафору можно развернуть в сравнительный 
оборот; 3) интеракционистская теория (от англ. interaction, лат. 
inter ‘между’ и actio ‘деятельность’), согласно которой метафо-
ра является импликацией системы ассоциаций, относящихся 
к одному субъекту мысли, на другой. Метафора в когнитивной 
психологиии и философии описывается как фигура мышления, 
итог мыслительных операций замещения одной мысли другой, 
сравнения и синтеза идей.

П. Рикёр в своих исследованиях существенно углубляет пред-
ставление о механизме формирования метафорического, выделяя 
значимость воображения в когнитивном процессе, кроме того, он 



43Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

сенсационно рассматривает проявление эмоционального компо-
нента в смысловой актуализации образного тропа, делает широкий 
шаг в сторону эстетического осмысления метафорической образ-
ности. Воображению отводится ключевая роль, так как оно создает 
новую модель (схему) для чтения реальности, приостанавливая 
действие старой. Подобно тому как чтение уводит человека в мир 
грёз, мечтаний, фактически уничтожая мира реальности, метафора, 
разрывая связь знака с референтом, уводит мышление в мир образ-
ного смысла. Рикёр вслед за цитируемым им Якобсоном сомнева-
ется, что метафора означает полный отказ от референции. Скорее 
она осуществляет стереоскопическую референцию (Б. Стэнфорд), 
неоднозначную референцию (Р. Якобсон) вследствие проявлений 
в метафоре одновременно буквального и образного значений. Роль 
воображения сводится к отказу от референции первого типа. «Во-
ображение не сводится ни к простой схематизации предикатив-
ной ассимиляции термов с помощью синтетического провидения 
сходств, ни к простому изображению смысла путем проявления 
образов, возникающих и контролируемых когнитивным процессом; 
скорее оно участвует непосредственно в приостановке обыденной 
референции и в планировании новых возможностей переописы-
вания мира» [6, c. 428].

Что касается второй части размышлений П. Рикёра, они пред-
ставляют еще больший интерес, так как сводят воедино проблемы 
когнитивные и психологические. Рикёр отмечает, что изучение ме-
тафоры позволило подойти к границе областей, которые принято 
разделять: речь идет о смысле и ощущении. Он придерживается 
точки зрения на метафору как на иконический знак (П. Хенле), 
согласно которой носителем смысла в метафоре является образ, 
формируемый воображением,  – образ сходства, объединяющий 
природу двух сравниваемых предметов. Рикёр пишет, что в мета-
форе мы сравниваем два референта A и Б, но область сравнения, 
допустим, виртуальная область C, не является пересечением или 
наложением смыслового поля двух вербальных знаков. Метафора 
имеет невербальную, внеязыковую природу: когда в  нашем во-
ображении формируется образ, позволяющий видеть А через Б, 



44 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

А «видеть как» Б. Оператор «видеть как», восходящий к Л. Витген-
штейну, позволяет обратиться к сенсорной составляющей метафо-
рического образа, который, по мысли Рикёра, является не только 
мыслью, но и чувством, а проще сказать, интуицией: «наполовину 
мыслью, наполовину чувственным восприятием» [5, c. 450]. Чтобы 
нагляднее объяснить концепт «видеть как», обратимся к поэтиче-
скому языку, который часто сравнивают с  живописью, выделяя 
визуальность как важный аспект поэтического творчества; как от-
мечает один из исследователей поэтического, «поэзия – думание 
картинами» (В. Олдрич) [цит по: 5, с. 451]. В метафорическом ви-
зуальность –  это способность представить образно один предмет 
через другой в различных аспектах его существования, вследствие 
чего обнаруживается сходство между ними. Таким образом, «ви-
деть как» является основой для обнаружения сходства, причиной, 
а не следствием мысли. «„Видеть как“ – это интуитивное отно-
шение, удерживающее вместе смысл и образ» [5, c. 450]. Рикёр, 
оставаясь в рамках феноменологической традиции Гуссерля, не 
стремится углубляться в сенсуализм, держась от него на почти-
тельном расстоянии. Переживание поэтического обозначается как 
квазипереживание или виртуальное переживание, визуальное есть 
одновременно и квазивизуальное, коль скоро поэтический / мета-
форический опыт совершается в области воображаемого. Однако 
справедливо ли говорить о чувственном аспекте мыслительного 
опыта в поэтическом и метафорическом творчестве как о неком 
«квази»? Или необходимо придать ему законную силу, обнаружив 
необходимые доказательные основания?

Из самого понятия «иконический знак» следует, что он явля-
ется образом реального объекта или отношений, так как имеет те 
же самые свойства. Поэтому, пишет семиотик Ч. Моррис, «когда 
интерпретатор воспринимает носитель иконического знака, он 
воспринимает напрямую то, что им обозначается» [цит. по: 8, 
с.  104]. Выходит, что восприятие иконического знака не толь-
ко подобно, но и является по существу восприятием референта, 
а  значит несправедливо редуцировать чувственные пережива-
ния в пользу мыслительного опыта. В тезисах А. Габричевского 



45Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

к морфологии искусства значится, что знак искусства обладает 
«наглядностью», «чувственной конкретностью», «подлинной 
зримостью», а  «означиваемое совпадает с  чувственно-нагляд-
ным составом означивающего» [2, c. 188]. Зримость, чувственная 
наглядность искусства в теории А. Габричевского сопоставимы 
с  термином визуальность Рикёра, они могут быть применимы 
к сенсуалистической теории иконического знака при условии рас-
ширения поля интерпретации понятий, так как отражают лишь 
один аспект чувственности  – способности видеть. Между тем 
визуальность / зримость следует трактовать в импрессионистиче-
ском духе как переживание художественного события, затрагива-
ющее многие аспекты чувственности: не только зрительный, но 
и обонятельный, осязательный, слуховой. Для метафорической 
визуальности характерна кинематографическая динамика чув-
ственных переживаний. При произнесении, к  примеру, фразы 
«человек человеку волк» воображение рисует не только сам облик 
зверя, но и эпизоды его агрессивного ощетинивания и рычания, 
наконец, нападения. Эта своего рода раскадровка, выхватываю-
щая моменты существования волка, переносится на человека, 
услышавшего голос крови, и опять воображение создает поток 
картин зверской борьбы и предательства людей. Метафорический 
смысл не только иконичен, но еще более кинематографичен, так 
как предлагает не единый образ-смысл, а целую плеяду, благодаря 
чему затрагивает самые разнообразные аспекты чувственности. 
Метафорический образ темпорален, он «видится» как тело, пре-
терпевающее изменения в потоке времени. На основе следующего 
примера можно проследить все указанные выше свойства мета-
форической образности: телесность, темпоральность, кинемато
графичность:

«А творилась окрест – потусторонней силы метель.
Так-то всю неделю, пока их не было, рассказывал Максимыч, 

расшевелилась оттепель. Днем чуть выше нуля, ночью чуть ниже, 
слякоть, сырость, пакость, туда-сюда. Но на воскресенье похо-
лодало, а ближе к вечеру город накрыла снежная буря. Ледяной, 
волчий, лохматый ветер рвал воздух в миллиарды белых клочьев 



46 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

и хлопьев, бился в юродивых припадках о землю, о небо, о стены 
домов. О несчастные деревья и рекламные щиты. Вьюжная эта 
реконкиста в четверть часа занесла и завернула под собственную 
власть все, что чуть раньше, высвобождаясь понемногу, неделями 
подтаивало и оттаивало. Город, конечно, встал» [3, c. 36].

Этот отрывок интересен тем, что образ снежной бури изобра
жается одновременно с помощью двух метафор: волка и юроди-
вого. Вначале появляется образ свирепого волка, рвущего снег 
в клочья-хлопья своими хищными челюстями, затем юродивого, 
бьющегося в припадках падучей. В воображении происходит не 
просто смена кадров этих действий-событий, но и метаморфоза 
самого метафорического образа: волк-оборотень превращается 
в лохматого юродивого, с той же свирепостью хищника обруши-
вающегося на землю. Визуальность подкрепляется осязательным 
аспектом восприятия: ощущение холода и  сырости (холодный 
ветер, слякоть), головокружения (круговерть снежной бури). 

Кинематографичность является специфической чертой мета-
форической визуальности: если тот же самый отрывок представить 
в виде обычного описательного текста, читатель из режиссера пре-
вратится в живописца: его воображение будет старательно выписы-
вать элементы пейзажа, временной аспект восприятия подобного 
изображения будет более растянутым, текучим, и вследствие от-
мены дискретности изображение станет менее энергичным, интен-
сивным: «В городе после оттепели началась метель. Снег засыпал 
город, так что потребовалось бы еще много времени, чтобы он 
растаял». Намеренное использование предельно нейтральных вы-
ражений подтверждает этот факт, а переход на простейший язык 
образности: «метель закружила, ветер завыл, снег покрыл» – вновь 
откроет ворота cinema.

БИБЛИОГРАФИЯ

1. Арутюнова Н. Д. Метафора и дискурс // Теория метафоры : сбор-
ник. М. : Прогресс. 1990. С. 5–33.

2. Габричевский А. Г. Морфология искусства. М. : Аграф, 2002.
3. Кремчуков Е. Вошебный хор. М. : Альпина нон-фикшн, 2023.



Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

4. Мукаржовский Я. Литературный язык и  поэтический язык 
// Пражский лингвистический кружок: сборник статей. М. : Прогресс. 
1967. С. 406–432.

5. Рикёр П. Живая метафора // Теория метафоры: сборник. М. : Про-
гресс. 1990. С. 435–456.

6. Рикёр П. Метафорический процесс как познание, воображение 
и ощущение // Теория метафоры: сборник. М. : Прогресс. 1990. С. 416–434.

7. Тезисы Пражского лингвистического кружка // Пражский лингви-
стический кружок: сборник статей. М. : Прогресс. 1967. С. 17–42.

8. Фещенко В. В. Язык в языке: Художественный дискурс и основания 
лингвоэстетики. М. : Новое литературное обозрение, 2023.

9. Шпет Г. Г. Внутренняя форма слова: Этюды и вариации на темы 
Гумбольта. М. : Комкнига, 2006.


