
3Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

Ю. Г. Бобров

Русская икона: 
Искусство – Неискусство. Время и Образ

Автор рассматривает аспекты изменения общественного признания про-
изведения искусства с течением времени. Эти метаморфозы оказывают 
влияние не только на ценностное значение объекта, но косвенно и на его 
материально-предметную идентичность. В статье на примере древнерус-
ской иконописи показаны различия в понимании сущности религиозного 
изображения. Оно трактуется либо как «неискусство», либо как высшая 
форма искусства в зависимости от точки зрения. Трансформация ценност-
ного отношения носит идеологический характер, что радикально влияет 
на формирование образно-концептуальной модели объекта. Разнообразие 
возникающих образных моделей не должно приводить к нарушению ма-
териально-художественной формы в ее подлинности. 
Ключевые слова: произведение искусства; образ; культ; признание объ-
екта произведением искусства; генерализированная установка; ценности; 
образно-концептуальная модель; подлинность произведения искусства

Yuri Bobrov
Russian Icon: 

Art-NonArt. Time and Image
The author is considering some aspects in the changes of the social recognition 
of an art works through the length of time. These metamorphoses influence not 
only on object`s values but on its material identity as well. The article taking 
Russian icon paintings as a sample shows different attitudes on the essence of 
the religious art. It may be accepted as non-art as well as highest form of art 
depending of the point of view. The author concludes that the transformation 
of the certain type of acceptation is resulting from the general ideology. Variety 
of visual concepts should not bring any changes into material authenticity.

УДК 130.2:245.5 DOI 10.62625/2782-1889.2023.67.67.001



4 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

Keywords: art work; image; cult; recognition of an object as a work of art; gen-
eral point of view; values; image-concept model; authenticity of a work of art

За последние два столетия, прошедшие со времени пробуж-
дения научного интереса к русской иконописи и вообще к памят-
никам древней православной культуры, общественное отношение 
к церковному искусству периодически претерпевает метаморфозы. 
Колебания напоминают движение небезызвестного маятника Фуко, 
что заставляет вспомнить один из законов диалектики – отрицание 
отрицания. 

В России после петровских реформ традиционное иконопис-
ное искусство, вытесняемое академической церковной живописью, 
сохранялось в старообрядческой среде. В научном же сообществе 
икона постепенно начинает рассматриваться не только как церков-
ный образ (нечто таинственное и малопонятное), но и как предмет 
церковной археологии. Иконы окружали человека в храме и до-
ма, они были символом святости и демонстрировали благочестие 
владельца, но не воспринимались как произведения искусства 
живописи [15]. Несмотря на то, что русские историки еще в сере-
дине XIX в. считали, что «археология дает ей неоспоримое право 
гражданства в своей области» [13, с. 182–184] и что «это великое 
художество» следует «возвести на степень классического образо-
вания» [14, с. 7], новая светская оценка иконы как произведения 
искусства приходит только в начале XX в. Но и тогда она не была 
господствующей в обществе.

В западноевропейской культуре светские формы искусства 
складываются еще в  средневековый период в  недрах Прото
ренессанса. Эрвин Панофский утверждал, что искусство в научном 
понимании начинается в первой половине XV в. с итальянского 
Возрождения [25]. Европейская историография, при всем внимании 
к художественным и формально-структурным аспектам изобража-
емого образа, отделяет религиозный образ (икону) от «публичного 
искусства» (С. Рингбом). Благодаря такой точке зрения утвердилось 
относительно однозначное понимание визуального образа в хри-
стианском церковном искусстве. В науке стало принято считать, 
что «от эпохи раннего христианства до Реформации религиозное 



5Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

искусство определялось двумя задачами – дидактической и тео-
логической, что создало два типа образов – повествовательную 
презентацию и культовый образ поклонения» [26, p. 11].

Возможно, наиболее ясно суть концепции воплощена в фун-
даментальном исследовании Ханса Бельтинга (Hans Belting, 
1935–2023) «Образ и культ» (Bild und Kult), подзаголовок кото-
рого – «История образа до эпохи искусства» (Ein Geschichte des 
Bildes vor dem Zeitalter der Kunst) – не допускает разночтений [1]. 
Изображения в  храме или для храма рассматриваются им как 
«неискусство» в светском понимании термина.

Важно отметить, что европейские исследователи, в  част-
ности Рингбом и Бельтинг, опираются на известные суждения 
Отцов Церкви эпохи раннего христианства. Правда, больше на 
Августина Блаженного (354–430), чем на византийских бого-
словов. Августин, мысливший в рамках римской логики, видел 
в изображении человеческого облика три составляющих: теле-
сную, духовную и интеллектуальную [26, p. 15]. Это разделение 
сущностей и  лежит в  основе позднейшего разделения на «ис-
кусство» и «неискусство».

Совсем иное понимание визуального образа в церковном ис-
кусстве сформировалось в православной богословской традиции 
и, соответственно, отечественном искусствознании. Павел Фло-
ренский, в определенном смысле суммируя полуторатысячелет-
нюю традицию, видел в церковном образе не столько нарратив 
и культовую функцию, сколько единственно настоящее искусство. 
Согласно Флоренскому, «искусство – не психологично, но онто-
логично, воистину есть откровение первообраза» [18, с. 247]. Для 
него, как и для всей православной богословской традиции, вос-
ходящей к  византийским Отцам Церкви, искусство начинается 
не «от Реформации» или «эпохи публичного искусства», но изна-
чально присуще бытию. Красота, утверждал Флоренский в работе 
«Столп и утверждение истины», «не один из многих „продольных“ 
слоев бытия… а сила, пронизывающая все слои поперек. <…> 
Бог и есть Высшая Красота…» [20, с. 586]. Флоренский не раз-
деляет телесное и духовное, эстетическое и религиозное. Более 



6 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

того, для него аскетизм представляется высшей формой искусства. 
«Вот почему, – пишет он, – аскетику… Святые Отцы называли 
не наукою и даже не нравственною работою, а искусством – ху-
дожеством, мало того, искусством и художеством по преимуще-
ству, – „искусством из искусств“, „художеством художеств“» [19, 
с. 99]. Флоренский, основываясь на тезисе о «неопределимости 
православной церковности», стирает границы между искусством 
(церковным) и духовными практиками [19, с. 7].

Выдающийся русский философ А. Ф. Лосев раскрыл «поли-
фонизм» смысла церковного искусства в терминах светской науки: 
«Средневековая икона есть религиозно-мифологический символ 
и ни в каком случае не просто художественное произведение» [9, 
с. 192]. Такая формулировка выражает ту двойственность, которая 
и раскачивает маятник признания-непризнания.

Представляется важным подчеркнуть принципиальное раз-
личие двух исходных позиций: одна – «аналитическая» – разде-
ляет искусство на составляющие, другая – «синтетическая» – ис-
ходит из «неопределимости», то есть неразделенности искусства. 
«Неопределимость» искусства вообще, а  не только церковного, 
сформулированная Флоренским, но присущая вообще российской 
философской традиции, признается одним из онтологических 
признаков искусства, которое никак не поддается однозначному 
определению. Исследуя икону, российский философ и  историк 
эстетики В. В. Бычков пришел к выводу, что «сегодня философы, 
эстетики, искусствоведы совместными усилиями так и не могут 
приблизиться к  адекватному описанию сущности феномена ис-
кусства» [4, с. 57].

Противоречивость большинства известных дефиниций за-
ставляет обратиться к наиболее приемлемой, по нашему мнению, 
формуле Л. Н. Толстого. В своем небольшом, но очень глубоком 
эссе «Что такое искусство?» (1897) он предложил близкое к мыс-
ли Флоренского определение искусства. Великий писатель видел 
в  искусстве «одно из условий человеческой жизни» (онтология 
бытия – по Флоренскому). «Рассматривая же так искусство, – писал 
Толстой, – мы не можем не увидеть, что искусство есть одно из 



7Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

средств общения людей между собой. <…> …Искусством люди 
передают друг другу свои чувства» [16, с. 78]. Позднее советские 
философы, модернизировав терминологию, пояснили, что ис-
кусство есть форма межсубъектных отношений, передача эмо-
циональных смыслов [7; 8]. Для одних это общение через образ 
с первообразом (Богом), для других – между людьми сквозь Время, 
для третьих – поиск внутри сам ого себя. Процесс чувственного 
общения настолько таинственен и сакрален, что позволяет признать 
вслед за Флоренским «неопределимость» искусства в качестве его 
сущностного свойства.

Итак, можно видеть, что опыт аналитического подхода (ав-
густиновское деление на телесное, духовное и интеллектуальное) 
привел к  исключению церковного образа (иконы) из сферы ис-
кусства. С другой стороны, отечественная традиция понимания 
«феномена иконы» (В. В. Бычков), основанная на принципе «не-
определимости» искусства как формы общения, неизбежно ведет 
к включению церковного образа в искусство. 

Можно заключить, что русская философская традиция, как 
религиозная, так и  светская, видит в  искусстве средство обще-
ния. При этом посредником в общении, как известно, выступает 
собственно визуальный образ, воплощенный (в данном случае) 
в материальной форме – «не просто произведение искусства», по 
определению А. Ф. Лосева.

На пути этих по-своему обоснованных, логичных, но сложно
составных определений «не просто произведения искусства» воз-
никает фактор общественного признания или непризнания тех или 
иных ценностей и значений объекта. Вся история культуры состоит 
из взаимодействия противоречивых оценок, приоритетных для того 
или иного социума в определенный отрезок времени. 

Общественное признание-непризнание основано вовсе не 
на научных дефинициях, а на фундаментальном механизме вос-
приятия действительности – психологической установке, возни-
кающей на подсознательном уровне. По определению советско-
го психолога и философа, автора общепсихологической теории 
установки Д. Н. Узнадзе (1886–1950), «установка должна быть 



8 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

понимаема как общее состояние индивида, его внесознательное 
состояние» [17, с.  168]. Генерализированная установка лежит 
в основе оценочных суждений личности и социальной группы 
(социума), на что научные или, в данном случае, богословские 
доводы не оказывают решающего влияния, так как личностная 
установка складывается на основе множества факторов.

История показывает, что именно «генерализированная уста-
новка», которая начинается с «узнавания» (Узнадзе) объекта на 
подсознательном уровне, затем проявляется на социокультурном 
уровне как идеологическая парадигма. Она определяет решение 
вопроса о том, является ли церковный образ искусством или нет 
для каждого конкретного человека. 

Особенно явно конфликт установок проявляется при выборе 
методологии сохранения и реставрации объекта. Реставрируемый 
объект (произведение искусства), будучи неизменным в своей ма-
териальности, может видоизмениться в зависимости от характера 
реставрационного воздействия на него. Неслучайно один из созда-
телей современной теории реставрации Чезаре Бранди определял 
реставрацию как «методологическое признание произведения ис-
кусства» [3, с. 34].

Характерны в этом плане возражения протоиерея Павла Из-
векова по поводу реставрации под руководством академика архи-
тектуры П. П. Покрышкина древних икон церкви Спаса на Бору 
в  Московском Кремле, предпринятой в  1911  г. Императорской 
Археологической комиссией по случаю празднования 300-летия 
дома Романовых. Извеков в своем «Особом мнении», направленном 
императору, возмущенно писал: «Какое впечатление могут произ-
водить на богомольцев иконы, на которых реставраторы, в угоду 
археологии, будут оставлять без исправления повреждения и раз-
ные пятна…  не возмутится ли религиозное чувство христиани-
на при виде таких дефектов?» [цит. по: 2, с. 43]. Здесь очевидно 
столкновение парадигм, характерное для переломных эпох, когда 
маятник признания движется разнонаправленно.

В это же время, в первые два десятилетия XX в., формируется 
противоположная оценка. Русское и европейское общество откры-



9Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

вает для себя почти не замечаемые прежде качества памятников 
христианского искусства – их художественно-эстетическую цен-
ность. Икона, одновременно являясь предметом церковного по-
читания, раскрывается как художественное откровение, созвучное 
самым новейшим исканиям художников авангарда. В русской иконе 
Матисс, Кандинский, Малевич, Гончарова и многие другие худож-
ники видят источник вдохновения. 

После революции 1917 г. тезис о том, что «русская икона – 
искусство живописи», вынесенный художником А. В. Грищенко 
в заглавие его монографии [5], начинает насильственно внедряться 
в общественное сознание. В 1921 г. советское правительство при-
няло решение о том, что церковное имущество, имеющее истори-
ко-художественное значение, подлежит исключительному ведению 
Отдела по делам музеев и охране памятников искусства и старины 
Наркомпроса. С принятием Постановления НКВД и Комиссариата 
Юстиции РСФСР от 19.06.1923 г. (Инструкция по вопросам, связан-
ным с проведением Декрета об отделении церкви от государства) 
открывается эпоха тотальных конфискаций церковных ценностей, 
которая теперь хорошо известна в деталях [12]. На смену епархи-
альным древлехранилищам приходят экспозиции художественных 
музеев.

Независимо от того, какую оценку сегодня получают собы-
тия тех давних лет, нельзя не признать роль музеев и музейных 
работников в спасении памятников иконописи в эти тяжелые для 
России годы. Благодаря их усилиям возникли полноценные собра-
ния древнерусского искусства не только в Третьяковской галерее 
и  Русском музее, но и  во всех губернских (областных) музеях. 
Неважно, что первые экспозиции должны были иллюстрировать 
антирелигиозные воззрения и вульгарно-классовый подход идео
логов Советского государства к  трактовке истории. Важно, что 
памятники древнерусского искусства приобрели статус музейных 
ценностей. Так икона, как и все памятники церковного искусства, 
становилась «культурным достоянием» и «музейным предметом» 
и, конечно, окончательно утвердилась как объект научного иссле-
дования и произведение искусства. Новое видение иконы основы-



10 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

валось на марксистской трактовке, согласно которой религиозное 
содержание было лишь чем-то внешним. Авторы одной из моно-
графий советского периода Б. В. Михайловский и Б. И. Пуришев во 
введении к своей работе, которое сегодня мало кто читает, писали: 
«Задача марксистского изучения этого искусства заключается пре-
жде всего в том, чтобы за всеми религиозными темами, канони-
ческими, извне установленными формами раскрыть то подлинное 
содержание, которое вкладывалось в него замечательными худож-
никами древности» [11, с. 8].

За десятилетия сформировалась генерализированная уста-
новка, присущая светскому обществу в течение многих десяти-
летий. Интерес к  художественной стороне древнерусского ис-
кусства становится всеобщим, надрелигиозным, свидетельством 
чему явились повести Владимира Солоухина (1924–1997) «Пись-
ма из Русского музея» (1966) и «Черные доски» (1969). Именно 
в шестидесятые годы древнерусская иконопись вновь становится 
живым источником вдохновения для молодых художников. Отно-
шение к церковному искусству претерпело очередную метамор-
фозу: первое признание иконописи в начале XX в. способствовало 
рождению русского авангарда, ее второе признание послужило 
освобождению от застарелых канонов официального советского 
искусства. Изображение древних икон, церквей, использование 
иконоподобных форм становится знаком нового свободного ис-
кусства. В живописи Евсея Моисеенко (1916–1988), в  работах 
Ильи Глазунова (1930–2017) уже в конце 1950-х  – начале 1960-х 
гг. начинают появляться изображения русских церквей и икон. 
Ленинградский живописец Валерий Ватенин (1933–1977), со-
бравший замечательную коллекцию древнерусской иконописи, 
в 1968–1973 гг. пишет автопортрет «Житие живописца Ватенина» 
в формах житийной иконы с клеймами. 

С одной стороны, в годы «оттепели» сформировалось еще 
одно значение, сделавшее образы церковного искусства «иконой 
эпохи» (в постмодернистском значении термина icon) , символом 
свободомыслия и, в определенной мере, диссидентства. Вместе 
с признанием иконы пришло понимание того факта, что икона 



11Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

оказалась «разделенным» искусством, немалая его часть оказа-
лась «в изгнании» в зарубежных собраниях [24]. Беттина Юнген 
в статье о коллекции русских икон в музее Массачусетского уни-
верситета в Амерсте (США) приводит слова собирателя, в 1980 г. 
передавшего в дар музею свою коллекцию икон: «Я надеюсь, что 
своей попыткой собирать (иконы. – Ю. Б.) я отдаю признание 
тем, кому коллекция посвящена – русской интеллигенции. Они 
действительно дали миру очень много и настало время помнить 
их» [23, с. 48–55].

 С другой стороны, усиление патриотических настроений по-
следнего времени актуализируют в памятниках иконописи созвучные 
этим настроениям ценности. Идея покровительства святых воинов 
и всех небесных сил Древней Руси стала главной темой большой 
выставки «Небесное воинство. Образ и  почитание», прошедшей 
летом 2023 г. в Музеях Московского Кремля. Она стала одним из 
крупнейших проектов в истории российского музейного дела по-
следних десятилетий. Эти и другие примеры показывают, как далеко 
современные толкования отстоят от понимания Флоренского, видев-
шего в иконе искусство аскезы – «художества художеств».

Однако икона, перемещенная в  музейные собрания, ока-
завшись экспонатом художественных выставок и обретя немало 
новых значений, не потеряла своей исконной церковной, рели-
гиозной ценности в глазах православных верующих. Генерали-
зированная психологическая установка на «узнавание» (призна-
ние) церковности иконы, очевидно, за времена гонений только 
укрепилась.

В последние десятилетия завершился долгий период свое
образного «двоеверия»: с возрождением православия баланс цен-
ностей, признаваемых светским обществом в церковном искусстве, 
нарушился. Новый виток метаморфоз возвращает икону к прежне-
му «церковному» статусу. В массовом сознании требование «вер-
нуть икону в храм» формирует новую генерализованную установку, 
прежде характерную только для православной среды.

Первые случаи обратного перемещения (десекуляриза-
ции) памятников иконописи воспринимались как нарушение 



12 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

общепринятого порядка. В числе первых жертв оказалась икона 
Богоматери Одигитрии Торопецкой (XIII в.) из собрания Русско-
го музея, в 2009 г. переданная по распоряжению Министерства 
культуры Российской Федерации  в храм Александра Невского 
в Истринском районе под Москвой, затем последовали икона 
«Спас Елеазаровский» (XIV в.), в 2010 г. возвращенная из Псков-
ского музея-заповедника в восстановленный Спасо-Елеазаров-
ский монастырь, и другие древние иконы.

Недавнее решение правительства о возвращении иконы Ан-
дрея Рублева «Святая Троица» в Троицкий собор Троице-Сергие-
вой лавры, для которого икона и была написана в похвалу Сергию 
Радонежскому, стало своего рода символом завершения очередного 
цикла метаморфоз. Общественное признание склонилось в пользу 
превосходства церковно-религиозных ценностей иконы. Вновь ико-
на перестает быть произведением искусства в светском (научном) 
смысле термина в глазах одной части общества, тогда как в глазах 
другой остается «искусством».

Очевидно, что общественное признание носит дискретный 
характер, причем типы признания возникают не только последова-
тельно, но и параллельно, одновременно, что приводит, как видим, 
к конфликту точек зрения. При этом аргументация, особенно на-
учная, основанная на логических доводах, не оказывает и не может 
оказывать заметного влияния в  силу того, что психологическая 
установка формируется на подсознательном уровне.

Таким образом, метаморфозы признания произведений цер-
ковного искусства, которые мы наблюдаем, в полной мере соответ-
ствуют закономерности теории познания, описанной американским 
философом-прагматиком Джоном Дьюи: «Произведение искусства, 
независимо от того, насколько оно древнее и совершенное, действи-
тельно, а не только потенциально, является произведением искус-
ства, когда существует в опыте какого-либо отдельного индивидуума. 
Как кусок пергамента, мрамора, холста оно остается (подвластное, 
однако, разрушениям времени) тождественным самому себе с тече-
нием лет. Но как произведение искусства оно воссоздается каждый 
раз заново, когда воспринимается эстетически» [22, p. 108]. 



13Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

История культуры показывает, что «воссоздание» основано 
на двух факторах: психофизическом «узнавании» в процессе вос-
приятия и признании в результате генерализированной установки, 
которая есть не что иное, как выражение той или иной идеологии. 
История знает множество примеров, когда предметы, не считавши-
еся произведениями искусства, в какой-то момент начинают вос-
приниматься эстетически. Вследствие восприятия складывается, 
согласно отечественной терминологии, образно-концептуальная 
модель, которая и  есть результат осознания, то есть признания 
[6, с. 4].

Представляется очень важным подчеркнуть субъективный 
надматериальный характер «воссоздания» объекта в  форме об-
разно-концептуальной модели, которая существует лишь в созна-
нии. В то же время ее источник существует реально, объективно 
в предметной форме собственно материального объекта. Он всегда 
«тождественен самому себе» независимо от актуальных «идеоло-
гем» [10, с. 32–40], которые влияют на признание или непризнание 
тех или иных его функции, ценностей и значений. В каждом случае 
столкновения установок, выражающих определенную идеологию 
и предполагающих определенное воздействие на объект, общество 
оказывается перед проблемой, как при противоречивом множестве 
оценок сохранить для будущего культурное наследие прошлого, 
не исказив его своими попытками актуализации.

БИБЛИОГРАФИЯ

1. Бельтинг Х. Образ и культ. История образа до эпохи искусства 
/ пер. с нем. К. А. Пиганович. М. : Прогресс-Традиция, 2002. 540 с.

2. Бобров Ю. Г. История реставрации древнерусской живописи. Л. 
: Художник РСФСР, 1987. 164 с.

3. Бранди Ч. Теория реставрации и другие работы по темам охраны, 
консервации и реставрации / ред. Д. Базиле ; пер. А. Близнюкова. Firenze  
: Nardini, 2011.

4. Бычков В. В. Феномен иконы. История. Богословие. Эстетика. 
Искусство. М. : Ладомир, 2009. 634 с.

5. Грищенко А. Вопросы живописи. [Вып. 3]: Русская икона как ис-
кусство живописи. М. : Изд. А. Грищенко, 1917. 265 с.



14 Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

6. Зинченко В. П., Мунинов В. М, Гордон В. М. Исследование визу-
ального мышления // Вопросы психологии. 1973. № 2. С. 3–14. 

7. Каган С. М. Мир общения: Проблема межсубъектных отношений. 
М. : Политиздат, 1988. 320 с.

8. Каган С. М. Морфология искусства: Историко-теоретическое ис-
следование внутреннего строения мира искусств. Л. : Искусство, 1972. 
440 с.

9. Лосев А. Ф. Проблема символа и реалистическое искусство. М. 
: Искусство, 1976. 370 с.

10. Малышева Е. Г. Идеологема как лингвокогнитивный феномен: 
определение и классификация // Политическая лингвистика. 2009. № 4 
(30). С. 32–40.

11. Михайловский Б. В., Пуришев Б. И. Очерки истории древнерусской 
монументальной живописи. М.; Л. : Искусство, 1941. 279  с.

12. Осокина Е. А. Небесная голубизна ангельских одежд: судьба 
произведений древнерусской живописи, 1920–1930-е годы. 2-е изд. М. 
: Новое литературное обозрение, 2020. 664 с.

13. Сахаров И. П. Исследования о русской иконописи. Кн. 1–2. СПб. 
: Тип. Я. Трея, 1849–1850.

14. Снегирев И. М. О значении отечественной иконописи (письма 
к графу А. С. Уварову) // Записки Санкт-Петербургского археологиче-
ско-нумизматического общества. СПб., 1848. III. С. 181–210.

15. Тарасов О. Ю. Икона и благочестие. Очерки иконного дела 
в  императорской России. М. : Прогресс-Культура-Традиция, 1995. 
496 с.

16. Толстой Л. Н. Что такое искусство? // Толстой Л. Н. Собр. соч. 
: в 22 т. М. : Худож. литература, 1983. Т. 15. С. 41–221.

17. Узнадзе Д. Н. Психологические исследования. М. : Наука, 1966. 
450 с.

18. Флоренский П. А. Моленные иконы преподобного Сергия // Из-
бранные труды по искусству / священник Павел Флоренский. М. : Изобра-
зительное искусство, 1996.

19. Флоренский П. А. Столп и утверждение истины. М. : Правда, 
1990. Т. 1. Ч. I.

20. Флоренский П. А. Столп и утверждение истины. М. : Правда, 
1990. Т. 1. Ч. II.

21. Brandi C. Teoria del Restauro. Roma, 1963.
22. Dewey J. Art as Experience. New York : Perigee Book,1934.



Научные труды Санкт-Петербургской академии художеств. Вып. 67: 
Вопросы теории культуры. СПб. : С.-Петерб. акад. художеств, 2023. 
При цитировании ссылка обязательна

23. Jungen B. Tmomas Porter Whitney`s Collection of Russian Art 
// Икона. Коллекции и коллекционеры : Мат-лы Междунар. науч. конф. 
8.12.2014. СПб., 2014. 

24. Kotkavaara K. Progeny of the Icon. Émigré Russian Revivalism and 
the Vicissitudes of the Eastern Orthodox Sacred Image. Abo. Abo Academi 
University Press, 1999.

25. Panowsky E. Studies in Iconology. Humanictic Themes in The Art 
of the Renaissance. New York : Oxford University Press, 1939.

26. Ringbom S. Icon to Narrative. The Rise of the Dramatic Close-up 
in Fifteenth-century Devotional Painting. ABO Academi. Abo, 1965.


